
 

Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya 
e-ISSN:2623-0305 

Vol. 07 No. 03, Mei 2025 
Page 473-486 

 
 

473 

PERKEMBANGAN VISUAL RAKSASA: DARI ARTEFAK CANDI KE FIGUR 

RAKSASA WAYANG KULIT PURWA  
 

Herliyana Rosalinda1), Sunarmi2), Sarwanto3), Budi Setiyono4). 

 
1234Pascasarjana Institut Seni Indonesia Surakarta 

 

Email: herliyanarosalinda1990@gmail.com 

 

 

 

Abstrak  

 

Visual raksasa pada khasanah kebudayaan Nusantara dapat ditelusuri dari ragam hias 

figuratif pada bangunan candi sebagai salah satu wujud akulturasi masa Hindu-Budha 

yang dibawa dari India dan dilanjutkan pada masuknya budaya Keislaman. Wujud 

sosok raksasa yang dikenal dalam berbagai cerita pewayangan (terutama dari kisah 

Ramayana dan Mahabarata), hingga cerita folklore Nusantara merupakan refleksi dari 

bentuk hiasan yang muncul pada artefak candi, yakni sosok Dwarapala dan Kala-

Makara. Tulisan ini bertujuan untuk mengungkap ketersinambungan antara pemikiran 

dari seniman masa Hindu-Budha dengan seniman masa Keislaman (yang terwujud 

dalam karya wayang kulit purwa) dalam menginterpretasikan sosok raksasa. Maka 

pendekatan yang dipakai adalah pendekatan historis dengan dibantu penjabarannya 

secara ikonografis. Hasil dari studi ini dapat diketahui bahwa ada akulturasi karya 

seniman terhadap interpretasinya pada sosok raksasa dari masa Hindu-Budha ke masa 

Keislaman Nusantara, di Jawa khususnya. Raksasa versi Jawa sebagai makhluk 

mitologis sudah divisualkan dengan wujud menyeramkan namun nampak artistik. Hal 

itu terlihat pada bentuk mata hidung mulut dan postur tubuh raksasa pada artefak candi 

ke figur raksasa wayang kulit purwa memiliki konsistensi yang membentuk ciri 

khasnya. 

 
Kata Kunci: Raksasa, candi, wayang, historis, ikonografi. 

 

 

Abstract  

 
The giant visuals in Indonesian culture began with the figurative decorations on temple buildings 

as a form of accumulation of the Hindu-Buddhist period brought from India and the existence of 

Islamic culture. The giant form known in various wayang stories (Ramayana and Mahabarata), 

as well as Indonesian folklore stories, is a reflection of the decorative forms that appear on 

temple artifacts, that are the figures of Dwarapala and Kala-Makara. This article aims to reveal 

the continuity between the thoughts of artists from the Hindu Buddhist period and artists from 

the Islamic period (which was manifested in the art of wayang kulit Purwa) in interpreting giant 

figures. So the approach used is a historical approach assisted by iconographic explanation. 

The results of this study show that there is an acculturation of artists' work towards their 

interpretation of giant figures from the Hindu-Buddhist period to the Islamic era of the 

archipelago, especially in Java. The Javanese version of giants as mythological creatures has 

been visualized in a scary but artistic form. This can be seen from the shape of the eyes, nose, 

mouth and giant body posture on temple artifacts, and the giant figure of the wayang kulit purwa 

has a consistency that forms its characteristic. 

 
Keywords: giants, temple, puppet, historical, iconography 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

474 

 

 

 
Correspondence author: Herliyana, herliyanarosalinda1990@gmail.com, Jakarta, and Indonesia 

 

 This work is licensed under a CC-BY-NC 

 

 

PENDAHULUAN 

Pada kebudayaan Nusantara, khususnya masyarakat Jawa terdapat makhluk raksasa yang 

biasanya disebut buta, raseksa, Kala atau bermacam sebutan lainnya. Raksasa umumnya dibuat 

berkarakter jahat, dengan tubuh yang besar terkesan menyeramkan dan sering mengganggu 

makhluk lain khususnya manusia bahkan terdapat juga raksasa yang dapat memakan manusia. 

Akan tetapi, terdapat juga raksasa yang dibuat memiliki karakter yang baik. Raksasa pada 

mitologi India merupakan makhluk supernatural, atau orang-orang berjiwa jahat. Raksasa 

merupakan kata yang berasal dari bahasa Sanskerta, yaitu rakshasah memiliki arti kejam, antonim 

dari kata raksa yang berarti sentosa (Jayanti 2010, 42). Beberapa figur raksasa dianggap sebagai 

inkarnasi dari manusia-manusia yang berbuat banyak dosa pada kehidupannya sebelumnya 

(Paramadyaksa 2013, 156). Dari kepercayaan Hindu dan Budha, kata “raksasa” dalam bahasa 

Indonesia digunakan dan diadaptasi sebagai kata sifat merujuk pada hal yang berukuran sangat 

besar dibanding ukuran yang normal. Raksasa juga dimaknai sebagai pembeda atas karakter 

manusia, jika tokoh utama seperti Pandawa menjadi simbol kebaikan, maka tokoh-tokoh raksasa 

dimaknai sebagai simbol keburukan (Subiyantoro, Selamet 2020, 24). 

Raksasa dalam legenda dan mitologi yang ada di berbagai kebudayaan dunia dipahami 

sebagai jenis makhluk seperti manusia atau hewan yang memiliki ukuran lebih besar dari pada 

ukuran normal hewan atau manusia tersebut. Raksasa secara umum, biasanya divisualkan sebagai 

makhluk berwajah mengerikan dan bertubuh besar. Legenda dan dongeng menyatakan bahwa 

raksasa merupakan makhluk yang bengis, dan suka mengganggu, meskipun ada beberapa 

dongeng yang menyatakan sebaliknya (Retiyadi 2008, 6). Raksasa sering hadir pada kisah-kisah 

mitologi dengan wujud sebagai makhluk yang mempunyai kekuatan besar dan tubuhnya 

berukuran besar pula. Adapun penggambaran raksasa dimaknai sebagai tokoh yang unik, yakni 

memiliki ciri fisik dan tingkah laku seperti manusia (Jayanti 2010, 4). Pada kisah mitologi Yunani, 

raksasa mucul dengan karakter disebut Gigant dan Titan yang berasal dari golongan Dewa. 

Mitologi Nordik memunculkan karakter Jotun dan mitologi Skandinavia disebut Troll, sedangkan 

pada mitologi Eropa Selatan ada karakter raksasa yang disebut Ogre dan Orc. 

Raksasa pada sebuah cerita umumnya dibutuhkan untuk membangun konflik. Tindakan 

tokoh diperlukan pada sebuah cerita agar konflik yang ada pada cerita tersebut dapat terselesaikan 

atau dituntaskan (Dewi, Riska Aprilia 2016, 2). Kehadiran tokoh raksasa menjadi pelengkap 

cerita, sehingga cerita itu terdapat alur konflik yang jelas dan sebagai pembeda dalam mengambil 

nilai baik dan buruk. Adapun, selain sebagai penggambaran tokoh yang buruk, raksasa juga dapat 

dimaknai sebagai karakter yang baik. Dalam cerita pewayangan, khususnya Ramayana dan 

mahabarata terdapat banyak tokoh raksasa yang memiliki beragam karakter. Sebagian besar 

memang digambarkan sebagai tokoh yang jahat, usil, serakah atau bodoh, namun juga ada yang 

menjadi tokoh baik misalnya dalam wayang kisah tokoh Kumbakarna yang dijadikan salah satu 

tokoh keteladanan dalam serat Tripama.  

Contoh lain mengenai tokoh raksasa, bisa dilihat dalam cerita rakyat “Timun Emas” dari 

Jawa Tengah, mengkisahkan tokoh raksasa Buto Ijo yang ingin merebut Timun Emas dari ibunya, 

serta cerita rakyat Inggris berjudul “Jack dan Pohon Kacang Ajaib”. Adapula cerita tentang tokoh 

Raksasa yang menjadi tokoh utama, misalnya yaitu cerita “Kebo Iwa” dari Bali, yang 

mengkisahkan seorang Raksasa yang suka menolong warga. Selain itu juga ada cerita anak di 

Jerman berjudul “Der Rostige Robert und Elf Ungeheuerliche Ungheuer” Karya Thilo Petry 

Lassak mengkisahkan sebelas tokoh Raksasa yang memiliki karakter berbeda. Maka keragaman 



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa 
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono 

 

473 

karakter raksasa menjadi salah satu hal penting yang juga dapat dianalisis, bukan saja dari tokoh 

manusia yang digambarkan dengan visual yang sempurna saja. 

Visualsisasi raksasa dalam karya seni Nusantara saat ini dapat disoroti dari figur raksasa 

dalam wayang, terutama wayang kulit purwa yang memiliki puluhan karakter tokoh raksasa. 

Bentuk anatomi figur raksasa dalam wayang kulit purwa dapat dipengaruhi dari karya seni 

terdahulunya, misalnya pada artefak yang ada di candi-candi Nusantara, yakni arca raksasa. 

Visualisasi anatomi dari bentuk arca raksasa tersebut dapat bermacam-macam, ada yang dibentuk 

secara utuh nampak dari kepala hingga kaki seperti Dwarapala, ada pula yang hanya 

menampilkan bagian-bagian tertentu saja, contohnya pada bentuk Kala-Makara. Hal ini 

membuktikan bahwa kebudayaan Nusantara dari masa ke masa mengalami proses akulturasi. 

Masyarakat kita mengahargai dan melestarikan karya seni dari seniman-seniman terdahulunya 

sebagai wujud rasa bangga, syukur, dan kepatuhan pada seni tradisi yang dinilai sakral. 

 

METODE PENELITIAN  

Artikel ini merupakan bagian dari penelitian mengenai visual raksasa Nusantara yang 

dijabarkan menggunakan metode kualitatif. Penjabaran dijelaskan secara temporal menggunakan 

pendekatan historis. Adapun langkah-langkah dalam pendekatan historis menurut Gottscalk 

(1986, 32) yaitu, pertama Heuristik (Pengumpulan Sumber) merupakan tahap pencarian dan 

pengumpulan sumber-sumber sejarah, baik primer maupun sekunder. Sumber-sumber pada 

artikel ini berupa bahan-bahan pustaka meliputi buku-buku dan artikel-artikel online, 

dokumentasi foto arca Dwarapala, Kala, Makara dari candi, foto boneka wayang dari koleksi 

dalang, dan sumber lisan dari wawancara narasumber. Kedua, verifikasi (kritik sumber) yaitu 

menilai keaslian dan kredibilitas sumber. Sumber yang dipakai dalam artikel ini adalah sumber 

asli yang memang ada di candi dan boneka wayang yang memang merupakan koleksi pribadi dari 

dalang wayang gaya Surakarta, yaitu milik Ki Bambang Suwarno dan Ki Purbo Asmoro. Tahap 

ketiga, interpretasi (penafsiran data sejarah) yaitu menafsirkan makna dari data sejarah, Apa 

hubungan antar peristiwa, Apa motivasi tokoh atau dampak peristiwa, serta menyusun makna 

berdasarkan konteks zaman. Langkah terakhir yaitu historiografi (penyusunan karya sejarah) 

merupakan langkah menyusun hasil penelitian dalam bentuk narasi sejarah yang sistematis, logis, 

dan kronologis. Menggabungkan hasil interpretasi menjadi konstruksi sejarah yang utuh dan 

bermakna. Dalam langkah historiografi atau meninterpretasi visual raksasa Nusantara khususnya 

guna memahami transisi atau pengembangan ragam visual raksasa pada wayang kulit purwa yang 

ditinjau dari karya terdahulu yakni Dwarapala dan Kala-Makara, analisisnya dibantu 

menggunakan langka-langkah dalam pendekatan ikonografi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Identifikasi Visual Raksasa pada Arca Dwarapala dan Kala-Makara 

1. Dwarapala 

Dwarapala adalah sebuah kata berasal dari bahasa Sansekerta merupakan arca penjaga 

yang berarti penjaga pintu (M.Monier-Williams 1999). Dwarapala juga diartikan sebagai obyek 

suci yang sebagian besar divisualkan berpasangan. Pada pandangan mitis, semua pintu 

merupakan petunjuk ke sesuatu yang baik. Sebagai dewa penjaga dan sebagai bentuk yang tidak 

pernah habis-habisnya membantu pada upacara sakral, serta dihormati seperti dewa. Dwarapala 

adalah bentuk pengembanan dari sosok Yaksa. Pada agama Buddha, Yaksa mendampingi sang 

Buddha dengan menjaga dan melindungi bangunan-bangunan suci. Dengan adanya tugas ini, 

Yaksa berkembang menjadi Dwarapala sang penjaga pintu. Sebagai penjaga pintu Dwarapala 

divisualkan sebagai makhluk yang menyeramkan untuk bentuk pada figur mereka merupakan 

unsur ganas, garang atau demonis dengan mata menjauhkan bahaya dan mengusir kejahatan 

(Sarjanawat 2010, 160). Di Jawa, Dwarapala diwujudkan sebagai raksasa. Penggambaran 

membelalak dan bibir menyeringai dan dengan visual tebal diberi ragam hias yang khas. 

Visualisasi beberapa arca Dwarapala di Jawa yang digambarkan berukuran raksasa dalam posisi 

berlutut. Posisi tersebut melambangkan bahwa Dwarapala berperan sebagai prajurit yang 

melindungi markasnya (Wahyudi 2018, 181). Sifat menakutkan sering kali tidak mutlak, karena 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

474 

pada beberapa figur Dwarapala tidak memperlihatkan ciri-ciri yang menyeramkan, adapula yang 

tersenyum secara visualnya.  

Visual Dwarapala yang dijadikan pembahansan pada penulisan ini yaitu Arca 

Dwarapala pada candi Plaosan yang merupakan peninggalan dari kerajaan Singasari berasal dari 

pertengahan abad 9 M (Casparis de 1956, 175–78). Arca Dwarapala pada candi ini merupakan 

salah satu arca yang ukurannya terbesar dan tampilan visualnya utuh. Selain itu, akan ditampilkan 

pula visual Dwarapala dari salah satu relief pada candi Panataran. Ada dua buah arca Dwarapala 

terletak di pintu masuk ke halaman ketiga yang diperkirana sebagai bekas sebuah gapura yang 

bentuknya mirip dengan Dwarapala pada candi Plaosan. Kemudian pada relief candi terdapat 

sebuah relief Dwarapala yang visualsisasi postur dan posisi seperti pada figur wayang raksasa. 

 
Gambar 1. (1) Arca Dwarapala pada Candi Plaosan, (2) Arca Dwarapala pada Candi Panataran 

Sumber: (1) Dokumen Pribadi, 2022, (2) Gunther, Michael, wikimedia.org, 2022. 

Arca Dwarapala pada candi Plaosan divisualkan dengan posisi sedang berlutut. Posisi 

kepala menghadap depan. Rambut keriting dibuat melingkar-lingkar seperti gulungan dan 

menorah ke belakang ditata seperti sanggul yang diberi ikat kepala membentuk tumpal yang 

disebut jamang. Bentuk telinga besar menggunakan anting besar dan bulat. Mata melotot 

menyeramkan, dan pada bagian mulut tersedikit terbuka dengan rahang besar bertaring dan di 

atas mulut terdapat kumis yan tebal. Kedua tangan terdapat aksesoris yang dinamakan kelat bahu 

dengan ragam hias naga pasa (tali berkepala ular). Tangan kiri memegang gada yang disandarkan 

ke tanah. Pada bagian leher terlihat ragam hias kalung yang besar dan lebar, terdapat tali kasta 

ular, dan gelang tangan. Arca Dwarapala ini menggunakan busana kain panjang yang ditarik 

tinggi ke atas dan pada bagian ujung kait disisipkan ke ikat pingang (uncal). Pada busana bagian 

bawah terdapat kain yang ditarik sampai ke atas paha seperti celana yang ketat menutupi badan 

bagian bawah.  

 

2. Kala-Makara 

Kala sebagai penjaga pintu merupakan bagian dari ragam hias bangunan candi. 

kehadirannya terkesan sakral dan juga menakutkan, tetapi Kala juga dipuja dan dihormati oleh 

pengikut ajarannya. Kala divisualkan sebagai raksasa kanibal dan pembunuh yang akan melahap 

lawan yang masuk ke candi. Di samping itu, Kala memiliki sisi visual yang sangat indah ketika 

dimaknai pada karya seni rupa mitis, kedua hal tersebut menimbulkan kontradiksi. Penamaan 

candi berasal dari kata candi-ghra, yang berarti rumah Candika. Candika atau nama lain dari dewi 

Durga, yang merupaka dewi kematian atau seringkali dihubungkan dengan hal-hal kematian. 

Sebuah bangunan dikaitkan dengan kematian, maka bangunan itu adalah pemakaman 

(Sudarmono 1979, 47). Saat ini bangunan candi dimaknai sebagai bangunan artefak budaya 

Hindu-Budha, yang berupa wihara stupa, tempat pemandian, istana dan sebagainya. 



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa 
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono 

 

475 

Bangunan candi menjadi salah satu acuan munculnya variasi dan pengembangan ragam 

hias pada berbagai macam karya kriya Nusantara, termasuk wayang kulit purwa. Mulai dari 

munculnya motif-motif bergaya geometris, atau gubahan flora, fauna dan manusia secara stilasi 

yang dipengaruhi oleh faktor historis (yakni masuknya budaya hindu-budha dari India, disusul 

masuknya budaya islam). Sejak budaya Hindu-budha datang, masyarakat Indonesia mulai 

terampil memahat batu, hingga dapat membuat bangunan candi yang materialnya dari batu. 

Dengan teknik memahat ini, visual arca dan reliefnya menjadi indah.  

Ragam hias Kala pada pintu masuk candi berasal dari mitologi India kuno. Pada bagian 

atas pintu (kori agung) bangunan tempat ibadah, menhir dan candi di India, Jawa dan Bali terdapat 

Kala yang merupakan ukiran kepala raksasa. Di Bali ukiran itu disebut Boma, yakni wujud 

raksasa dengan mulut menganga, taring runcing dan kedua tangan terbuka di sebelah kanan dan 

kiri wajah raksasa tersebut. Pada candi-candi di Jawa Timur ukiran tersebut disebut Banaspati 

atau Vanaspati, sedangkan di Jawa Tengah disebut Kala. Bentuk visual raksasa ini asalnya dari 

Kirtimukha di India, seorang raksasa yang sangat sakti dan diberi tugas kehormatan untuk 

menjaga pintu masuk sebuah bangunan yang disakralkan, ia juga biasa disebut Mahakala (Sumadi 

2011, 10). Mahakala dikenal juga sebagai sebutan obyek Kala pada ajaran budhisme. Ia biasanya 

berwarna hitam, menandakan kesatuan semua warna yang dicampur maka menghasilkan warna 

hitam. Seluruh karakter, nama, sifat, dan kedudukan yang ada pada diri manusia melebur pada 

sosok Mahakala. Dalam hal ini, berarti Mahakala bersifat sebagai realitas absolut. Pada bahasa 

Sanskerta disebut sebagai Nirguna. 

Kirtimukha atau Mahakala di Jawa disebut Banaspati. Holt menjelaskan bahwa 

Banaspati di Jawa Timur adalah Kirtimukha. Dalam mitologi kuno India Kirtimukha adalah 

raksasa (monster) yang keluar dan melompat dari antara kedua alis Siva waktu dewa tersebut 

marah. Makhluk yang keluar dari api kemarahan, ia tidak pernah puas dan selalu lapar, ia 

diciptakan untuk menelan raksasa Rahu, utusan raja raksasa yang bernama Jalandhara (Holt, 

Claire 2000). 

 

Gambar 2. Kirtimukha 

Sumber: Arya, Rohit, 2013.  

 

Kirtimukha, Kala, maupun Banaspati sering dihubungkan dengan simbol matahari, 

khususnya kedudukan matahari sebagai zenith. Dalam Bahasa Sansekerta, Kala juga berarti 

waktu. Barong sebagai bukti, bentuk kepalanya sebagai raksasa pelindung kuil (Kirtimukha) 

tetapi dilengkapi dengan badan seperti beruang. Tubuhnya ditutup dengan ukiran kulit yang 

disepuh emas. Di sekitar kepalanya bersinar lidah api, bentuknya juga seperti kepala Kala pada 

pintu kuil. Barong Singa (Barongsae), terdapat lingkaran merah yang keluar dari kepalanya 

seperti lingkaran cahaya yang juga melambangkan matahari. Hal ini dimungkinkan kedua barong 

tersebut (Barong Keket dan Barong Singa) yang wajahnya mengerikan itu, adalah lambang raja 

hutan. Kirtimukha, Banaspati dan Kala salin berhubungan, ketiganya merupakan simbol 

akulturasi budaya India, islam dan Nusantara. Ketiga ragam hias ini divisualkan dengan posisi 

menerkam sebagai bentuk melindungi sebuah bangunan suci. Boma, Kirtimukha, Kala atau 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

476 

Banaspati mempunyai persamaan makna, asal-usul, dan fungsi, yaitu sebagai penjaga 

keselamatan pemilik istana dan pemujanya. 

Mahakala, pertama kali muncul pada candi Gedong Songo. Sejak itu, selama periode 

klasik di Indonesia pada tahun 800an, bidang seni arsitektur mengalami evolusi sebagai gejala 

terhadap perubahan agama, politik, dan kecenderungan umum manusia dalam menginginkan 

perubahan gaya (bidang seni) (Tjahyono 2002, 63). Beberapa bangunan periode ini dianggap 

sebagai bagian dari warisan kebudayaan dunia. Perubahan tersebut melahirkan bentuk bangunan 

candi beserta ragam hiasnya mengalami perubahan corak. Hiasan Kala yang dipahatkan sebagai 

penghias candi pada periode Arsitektur Batu Klasik dibagi menjadi tiga periode tahap 

pembangunannya yaitu masa klasik awal, klasik madya, dan klasik akhir. Masing-masing 

bangunan pada periode ini memiliki perbedaan bentuk hiasan kepala Kala-nya.  

 
Gambar 3. (1) Ragam Hias Kala pada Candi Dieng, (2) Ragam Hias Kala pada Candi 

Gedongsongo 

Sumber: (1) Dokumen Pribadi, 2022, (2) Syafii, 2019. 

Gambar di atas merupakan sebagian variasi dari ragam hias Kala pada bangunan candi di 

daerah Jawa. Dari visualnya ragam hias ii termasuk karya klasik pada awal kurang lebih 600-900 

M dengan tampilan ukiran yang kasar dan besar, pahatan naturalistik, serta masih nampak mirip 

dengan ornamen khas India (Tjahyono 2002, 51). Visualisasi ragam hias Kala nampak 

menyeramkan dan kejam. Pada bagian mulut tidak memperlihatkan rahang bagian bawah, rahang 

ini dibentuk menganga menyatu dengan pintu candi, seakan orang yang masuk ke candi sedang 

masuk ke dalam mulut Kala. 

 

 
Gambar 4. Ragam Hias Kala pada Candi Plaosan 

Sumber: Dokumen Pribadi, 2023. 

 

Pada masa klasik madya (900-1250 M) menampilkan ragam hias Kala yang terlihat dari 

sudut pandang depan. Pada bagian muka atau wajah memperlihatkan rahang bagian bawah 

dengan kesan tersenyum, bentuk kepala mirip harimau. Tampilan mulut nampak sedikit terbuka, 

gigi atas dan bawah terlihat rapi tidak bertaring, mata melotot, pada bagian samping kanan dan 

kiri memperlihatkan tampilan tangan seperti cakar harimau. 

 

 

 



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa 
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono 

 

477 

 
 

Gambar 5. Ragam Hias Kala pada Candi Panataran 

Sumber: Munthahana, Jayanti, 2020. 

 

Ragam hias kepala raksasa Kala pada candi Panataran masa klasik akhir kurang lebih 

1250-1450 M teknik pahatnya tampak rumit dengan detail yang rapi. Penggayaan secara 

deformasi telah nampak pada ragam hias ini, yakni terlihat seperti bentuk kepala manusia. Di 

sebelah kanan dan kiri mukanya nampak seperti tangan manusia yang mengacungkan jari telunjuk 

dan jari tengahnya. Visualisasi ragam hias Kala ditampilkan secara lengkap beserta rahang 

bawah, mulut menyeringai nampak dua buah taring-taring tajam dan besar pada sisi kanan dan 

kiri mulut, mata melotot memberi kesan menyeramkan. Ragam hias Kala yang serupa dengan di 

bangunan candi Panataran adalah ragam hias Kala pada candi Jago (abad ke 13). Visualisasi Kala 

pada candi ini terlihat lengkap dengan rahang bawah dan taring besar dan tajam. Mata terlihat 

melotot besar dan berlapis dan hidup besar tumpul melebar. Di atas bibir terdapat kumis yang 

divsiualisasikan dengan ornamen daun patran, dan lung-lungan. Pada bagian kiri dan kanan pipi 

terlihat tangan mengepal mengacung jari telunjuk dan tengahnya. Bentuk rambut dan alis setipe 

dengan kumisnya yang berbentuk ornamen daun patran, dan lung-lungan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Ragam Hias Kala pada Candi Jago 

Sumber: Tjahjono, 2022.  

 

Ragam hias Kala atau Mahakala pada candi berfungsi untuk menghiasi tubuh candi 

menjadi indah, pelengkap sarana dan prasarana upacara, sebagai wujud dari Kirtimukha 

(Mahakala) penjaga pintu masuk kuil, istana (candi), pura dan gua semedi, Kala berfungsi juga 

sebagai penghias karya seni rupa.  

Makara merupakan ragam hias pada bangunan rumah, peribadahan hindu budha, 

umumnya pada candi yang memiliki bentuk dasar perpaduan dari dua atau beberapa makhluk. 

Pada satu Makara bisa saja terdapat unsur-unsur visual dari ornamensisik ikan, belalai gajah, 

tanduk rusa dan cakar singa. Makara umumnya terdapat pada kaki tangga bangunan. Gabungan 

dari ragam hias Kala dan Makara disebut Kala-Makara yang umumnya membentuk batas relung 

sebuah patung (Miksic 2002). Mulut Makara digambarkan terbuka, mulut atas berbentuk 

menyerupai belalai gajah dan di pada bagian dalam terdapat makhluk kecil yang nampak serupa 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

478 

dengan seekor singa. Kala-Makara merupakan makhluk mitologi yang dyakini sebagai makhluk 

yang menjaga pintu bangunan yang disucikan dari roh jahat. Kala-Makara adalah satu kesatuan 

atau dualisme yang saling melengkapi satu sama lainnya (Kempers 1959, 19). 

Perkembangan ragam hias Makara mulai nampak pada masa Mataram Kuno yang 

berpusat di wilayah Jawa Tengah dan diakhiri dengan perpindahan pusat pemerintahan ke wilayah 

Jawa Timur (berdasarkan prasasti awal abad ke-10, yaitu prasasti Mantyasih 907 M dan Wanua 

Tengah III 908 M) (Raharjo 2002, 63). Sumber lain keberadaan kerajaan ini ditandai dengan 

berdirinya artefak berupa candi. Candi pada masa ini memiliki corak ragam hias Makara yang 

indah dan sangat beragam. Candi-candi ini meliputi Candi Borobudur, Dieng, Gedong Songo, 

Mendut, Prambanan, Plaosan, Kalasan, dan lain-lain. Hiasan Makara umumnya pada masa 

Mataram Kuno khususnya studi kasus pada Makara di candi Prambanan dan Plaosan berbentuk 

gaja-mina (merupakan kombinasi bentuk antara gajah dengan ikan) dengan visual mulut yang 

terbuka lebar, deretan gigi berbentuk segitiga dan lidah nampak pada bagian atas dan bawah, 

memiliki taring dan bercula. Pada langit-langit mulut Makara terdapat garis-garis yang 

mencirikanb entuk kulit atau sisik ular. Bagian mulut Makara dterdapat figur binatang yang 

beragam, misalnya burung kakak tua, singa barong, burung kakak tua, dan ada pula, figur 

manusia. Pada bagian samping depan kanan dan kiri terdapat pahatan belalai gajah dengan visual 

ujung belalai melengkung ke bawah berbentuk ragam hias ukel. Gambaran dari figur gajah 

tersebut diperjelas dengan bentuk mata yang lancip terkesan sipit. Figur ikan divisualkan dalam 

bentuk insang yang terletak pada bagian samping Makara.  

 

 
Gambar 7. (1) Makara pada Candi Prambanan, (2) Makara pada candi Plaosan 

Sumber: Dokumen Pribadi, 2023. 

 

Raksasa pada Dunia Wayang 

Kata raksasa dalam Bahasa Jawa disebut dengan kata raseksa, diyu, buta, yaksa, wil, kala, 

atau juga gandarwa. Kata raseksa atau raksasa pada bahasa Indonesia lebih dimaksudkan pada 

ukuran fisik yang besar. Namun, pada figur-figur raksasa wayang kulit purwa tidak semuanya 

memiliki fisik yang besar, misalnya pada figur Sukrasana yang merupakan adik dari Bambang 

Sumantri, Kala Bendana yang merupakan paman dari Gatutkaca, ataupun figur dari Buto Cakil. 

Kata raseksa pada bahasa Jawa berarti raksasa pria dan rakseksi merupakan sebutan dari raksasa 

perempuan, atau sebutan lainnya dalam wayang kulit purwa yaitu buto wadon, sedangkan raksasa 

dalam wujud manusia disebut manusya raksasa. 

Adapun kata buta, kala, gandarwa, yaksa, diyu, ditya dan wil  dapat digunakan pada 

sebutan nama raksasa pria dan wanita. Kata diyu, raseksa, dan ditya jarang diikuti oleh nama figur 

atau seorang tokoh raksasanya, sedangkan kata wil, buta dan kala sering digabung dengan 

penamaan figur atau tokoh raksasa. Contohnya yaitu, tokoh Wil Jajahwreka, Wil Kataksini, Kala 

Srenggi, Kala Marica, Buta Rambut Geni, Buto Terong, dan sebagainya. Asal usul pertimbangan 



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa 
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono 

 

479 

penggolongan nama tersebut belum diketahui secara jelas, apakah dibedakan berdasarkan 

karakternya ataukah silisilah atau golongan status sosialnya. 

Pada kebudayaan masyarakat Jawa, tokoh-tokoh raksasa digolongkan pada golongan 

makhluk yang tersendiri, mereka bukan termasuk golongan dewa ataupun juga bukan dari 

golongan manusia. Tokoh raksasa dapat terlihat seperti dewa serta mempunyai ciri fisik yang 

berbeda. Pembeda bentuk rupa antara raksasa dengan golongan lainnya umumnya terlihat dari 

terdapatnya gigi bertaring yang panjang, berkuku panjang, kulit yang kasar, detail aksesoris yang 

digunakan serta sebagian besar ukuran fisik raksasa digambarkan lebih besar dari golongan 

manusia. Dari sisi tingkah laku, pada umumnya raksasa gerakannya lebih kasar dari golongan 

lainnya.  

Terdapat syair pada tembang Jawa yang menggambarkan tingkah laku raksasa yang 

menakutkan, kulitnya kotor dan matanya melotot. Pada teks Jawa lainnya ada pula yang 

mengatakan “buta buteng betah nganiaya” yang dapat diartikan raksasa yang bodoh atau raksasa 

hanya mementingkan kebutuhan perutnya dan suka menganiaya golongan lain. Adapun pada teks 

lain mengatakan bahwa raksasa suka makan daging termasuk daging manusia (Widayat 2014, 

35). Maka terlihat bahwa penggambaran fisik raksasa yang umumnya memiliki postur tubuh yang 

besar, bertaring besar, serta berperut buncit diartikan dalam maksud menggambarkan kepentingan 

raksasa tersebut yang bringas, tamak serta tidak segan untuk menganiaya, dan segala tindakan 

bodoh lainnya. 

Dalam sisi lain, raksasa dalam cerita wayang juga digambarkan ada yang berwatak baik, 

misalnya Begawan Bagaspati, Kumbakarna, Kala Bendana, Sukrasana, Arimbi, dan lain 

sebagainya. Umumnya raksasa yang berwatak baik tersebut, memiliki sejarah dan silsilah hidup 

yang jelas, daripada raksasa-raksasa yang digambarkan suka makan manusia, ataupun golongan 

setanan. Raksasa-raksasa yang berwatak baik ini dapat menjadi teladan, mereka memiliki 

genealogi yang diketahui silsilahnya, sehingga dapat diperhitungkan bibit-bebet-bobot-nya. 

Kelompok ini mewakili kelompok masyarakat Jawa yang mampu mikul dhuwur mendhem jero,  

karena mereka dapat menutupi kekurangan-kekurangan nenek moyangnya dengan kebaikan, 

sehingga dapat dijadikan keteladanan (Widayat 2014, 42). Namun tidak dipungkiri pula, ada 

beberapa tokoh raksasa yang memiliki sejarah dan silsilah hidup yang jelas tapi memiliki watak 

yang kurang baik, serakah, kejam, curang atau lain sebagainya. Hal tersebut memperlihatkan 

bahwa pada golongan raksasa juga memiliki keragaman karakter layaknya golongan manusia dan 

dewa. Keragaman karakter juga dapat dilihat dari adanya variasi keragaman rupa fisik disetiap 

figur wayang tokoh-tokoh raksasa yang perlu untuk dipelajari. 

Penggambaran figur raksasa yang terlihat paling bervariasi dan menonjol yaitu pada 

wayang kulit purwa. Gambaran cerita pada wayang kulit purwa yang meceritakan tentang kisah-

kisah para raksasa sudah ada sejak awal yang berasal dari India dalam Mahabarata dan Ramayana. 

Pada kitab Adiparwa, dalam kisah Mahabarata diceritakan ada seorang raksasa Hidimba 

(Trembaka dalam pewayangan Jawa) yang memakan daging manusia. Raksasa ini pada akhirnya 

mati ditangan Bima (Widyatmanta 1986, 30). Kisah Ramayana juga menceritakan tentang raksasa 

yang datang dari kerajaan Alengka. Rahwana sebagai raja Alengka yang menculik Dewi Shinta 

memiliki silsilah keluarga raksasa dan ajudan serta prajurit raksasa. Dari kisah-kisa tersebut 

terlihat jelas bahwa mitos terhadap raksasa pada kebudayaan Jawa telah ada sejak zaman 

masuknya agama Hindu dari India melalui cerita Mahabarata dan Ramayana. 

Dalam kisah yang sumbernya diambil dari Mahabarata dan Ramayana pada kitab 

Arjunawiwaha (dalam wayang kulit purwa sering disebut dengan Begawan Cipta Hening atau 

Begawan Ciptaning) (Widyatmanta 1986) ada tiga golongan tokoh, yakni manusia, dewa dan 

asura. Golongan asura merupakan tokoh yang berwujud raksasa. Pada umumnya golongan asura 

dikisahkan menjadi tokoh yang sering mengganggu manusia dan dewa, tetapi memang asura tetap 

harus ada dalam kisah tersebut sebagai penyeimbang dan bagian dari peradaban. Pada kitab 

Arjunawiwaha ada cerita mengenai seorang raja yang bernama Niwatakawaca yang ingin 

melamar seorang dewi bernama Supraba. Keinginannya itu dianggap menyalahi kodrat. Seorang 

dewi atau bidadari tidak boleh berjodoh dengan golongan raksasa. Niwatakawaca memaksakan 

kehendaknya, dan berniat mengacak-acak khayangan berbekal kesaktiannya yang tidak bisa 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

480 

dibunuh oleh golongan dewa dan asura. Pada akhir cerita, golongan dewa meminta bantuan dari 

golongan manusia untuk membunuh Niwatakawaca, akhirnya ia bisa dikalahkan oleh Arjuna. 

 

Perkembangan Ragam Visual Raksasa pada Wayang Kulit Purwa 

Pada masa masuknya agama dan kebudayaan islam ke Nusantara, visualisasi raksasa 

Nusantara semakin bervariasi dan beragam medianya, tidak sebatas pada arca Dwarapala, Kala 

dan Makara saja. Variasi ini muncul dari ranah pewayangan, khususnya pada wayang kulit purwa. 

Bentuk boneka wayang tokoh-tokoh raksasa dan visualisasi dari ornamen Banaspati pada 

gunungan atau kayon terinspirasi dari bentuk raksasa periode sebelumnya, yakni arca Dwarapala 

dan Kala-Makara. Mulai dari tahun 1960-an, perkembangan figur raksasa wayang purwa semakin 

beragam (wawancara Ki Bambang Suwarno, 2022). Hal ini terjadi karena kebutuhan 

pertunjukkan wayang kulit purwa. Guna menampilkan visual yang semakin detail dan rapi, dalang 

dan pengkriya mengembangngkan bentuk figur-figur raksasa. Semula figur raksasa terbatas 

hanya pada tokoh-tokoh penting seperti Rahwana, Trembaka, Kumbakarna, Niwatakawaca 

ataupun Buta Cakil, seiring berkembangnya kreatifitas dalam dunia pertunjukkan wayang tokoh-

tokoh raksasa pendukung dan penghibur pun di visualkan dalam bentuk figur wayang.  Tokoh 

tersebut misalnya kawanan Buta Prepat, kelompok raksasa hutan, raksasa rampokan, raksasa 

siluman atau malihan dan raksasa dagelan. Adapun perbandingan secara umum dapat dilihat pada 

tabel berikut: 

 

Tabel 1. Inspirasi Bentuk Wayang dari Figur Raksasa terdahulu 

Figur Raksasa  Inspirasi ke Bentuk Rupa Wayang  

Arca Dwarapala Postur tubuh 

Kala Postur wajah, aksesoris kepala 

Makara Postur tambahan pada tokoh-tokoh tertentu 

 

 

 
 

Gambar 8. Perbandingan Arca Dwarapala dengan Figur Raksasa Wayang Purwa 

Sumber: Dokumen Pribadi, 2023 (Gambar 1 dan 2), commons.wikipedia.org, 2023 (gambar 3), 

stock.adobe.com, 2023 (gambar 4). 

 

Postur tubuh arca Dwarapala serta atribut dan busana yang dikenakannya menjadi acuan 

bentuk figur tokoh-tokoh raksasa pada wayang kulit purwa. Hanya saja yang membedakan selain 

dari segi jenis medianya, figur-figur raksasa pada wayang kulit purwa dari sisi proporsi dan pose 

hadap figurnya dibuat sedemikian rupa, seperti tampak menyamping dengan kepala menoleh 

namun juga seperti nampak serong sehingga kedua bola mata pada sebagian figur raksasa terlihat 

(mata kanan dan kiri tetap nampak). Hal tersebut berfungsi untuk keperluan pertunjukan, selain 



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa 
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono 

 

481 

terkait efisiensi dalang dalam menggerakkan figur wayangnya, juga dari sisi estetika pertunjukan.  

Di lain hal, adanya visual dua bola mata yang membelalak pada postur wajah menyamping ini 

difungsikan sebagai kelengkapan makna ekspresi pada tokoh wayang tersebut, serta penggayaan 

bentuk secara stilasi yang terkait dengan ajaran islam bahwa tidak boleh menggambar dasn 

membuat wujud makhluk bermata atau bernyawa. Pada aksesoris yang dikenakan arca 

Dwarapala yang menandakan bahwa arca itu seorang punggawan atau prajurit kerajaan terlihat 

pada busana yang hanya mengenakan celana pendek atau kain pendek, tidak ada praba, jamang, 

sumping, dan juga makhuta menandakan bahwa arca tersebut bukan golongan bangsawan. Sosok 

prajurit juga nampak pada postur tubuh yang besar dan posisi tubuh yang tegak berdiri atau tegak 

duduk bersimpuh menandakan kesigapan sekaligus tanda hormat pada kalangan yang berstatus 

sosial lebih tinggi darinya.  

Visual arca Dwarapala tersebut selaras dengan visual figur-figur raksasa yang berstatus 

sebagai kesatria. Hal ini nampak pada kesesuainya aksesoris dan busana yang dikenakan, serta 

postur tubuh figur raksasa kesatria sebagian besar berpostur tinggi besar atau gempal. Misalnya 

pada tokoh Arimba, Kumbakarna, Lembusura, dan Mahesasura. 

 

  

Gambar 9. Perbandingan Ragam Hias Kala dengan Figur Raksasa Wayang Purwa dan Figur 

Banaspati pada Gunungan/ Kayon 

Sumber: Modifikasi Dokumen Pribadi, 2023 (dari sumber; Gunther, Michael, wikimedia.org., 

2022, & Sumadi, 2011). 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

482 

Pada ragam hias Kala di candi Panataran terlihat menyerupai bentuk mata, hidung dan 

rahang pada figur wayang raksasa tokoh Kumbakarna. Terlihat pula persamaan pada ornamen 

geometris berupa sulur-sulur pada rambut, kumis, dan jenggot. Adapun ragam hias Banaspati 

pada bagian belakang gunungan kayon pun terlihat selaras dengan hiasan Kala. Hal tersebut 

membuktikan bahwa adanya akulturasi dari masa kebudayaan hindu budha ke masa 

berkembangnya kebudayaan keislaman. Tidak hanya saja dalam hal norma agama, 

kemasyarakatan dan budaya, karya seni yang dihasilkan oleh kreator atau seniman wayang juga 

mengadopsi ciri visual dari budaya sebelumnya. 

Hal serupa nampak pula pada Makara yang terdapat di sejumlah candi. Makara yang 

merupakan gambungan dari beberapa jenis hewan menjadikan bentuknya seperti makhluk 

mitologi atau siluman. Pada beberapa variasi figur raksasa wayang kulit purwa juga terdapat 

figur-figur yang berwujud siluman. Kepalanya merupakan visual dari hewan, namun badannya 

nampak seperti badan raksasa, begitu pula pada aksesoris dan busananya. Penggambaran itu, 

nampak pada beberapa gambar di bawah ini. 

 
Gambar 10. Perbandingan Ragam Hias Makara dengan Figur Raksasa Wayang Purwa 

Sumber: Modifikasi Dokumen Pribadi, 2023. 



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa 
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono 

 

483 

 

Pada gambar di atas, salah satu visual dari Makara di Candi Borobudur menampilkan 

bentuk kepala hewan menyerupai sapi, namun juga dapat dipahami sebagai bentuk singa barong. 

Visual sapi terlihat dengan adanya moncong (hidung) yang khas pada hewan sapi, sedangkan 

visual singa barong nampak pada bentuk keseluruhan kepala yang seperti penggambaran singa 

barong versi budaya Hindu-budha yakni dengan adanya mata bulat besar membelalak dengan 

pupil mata berlapis, rambut ulir seperti rambut gimbal, dan mulut gusen yang menganga. Makara 

tersebut pada artefak wayang, menjadi akulturasian pada tokoh raksasa Lembusura dan 

Mahesasura yang merupakan raksasa berkepada lembu dan kerbau berstatus sosial dari kalangan 

kerajaan. Pada visual Makara di Candi Dieng menampilkan bentuk gabungan dari beberapa 

hewan dan tumbuhan. Salah satu bentuk yang disoroti yakni dari adanya belalai yang melengkung 

dan di bawahnya tersambung mulut gusen yang memiliki taring seperti taring/ gading gajah. 

Makara tersebut pada artefak wayang, menjadi akulturasian pada tokoh raksasa Garjendramuka 

yang merupakan raksasa berkepala gajah berstatus sosial sebagai raja. Bentuk Makara lainnya, 

yaitu pada Makara dari Candi Kidal. Makara ini menampilkan gabungan hewan dan tumbuhan. 

Pada bagian depan terdapat visual buaya, dan bagian belakang lebih kepada bentuk ulir-uliran 

ragam hias flora. Makara tersebut pada artefak wayang, menjadi akulturasian pada tokoh raksasa 

Wilkataksini yang merupakan raksasa berkepala buaya yang memiliki sisik di sekujur tubuhnya. 

Dari ketiga artefak Makara tersebut, visual hewan yang disoroti tadi selaras dengan visual yang 

nampak pada figur boneka wayang raksasa kewanan (hewan) seperti pada penjelasan di atas. Hal 

ini membuktikan bahwa seniman Nusantara berupaya melestarikan bentuk tradisi seni Nusantara 

dan mengembangkannya dengan media-media sezaman yang menjadi wujud kebudayaan 

masyarakat Nusantara. 

 

SIMPULAN  

Variasi dari visual karakter raksasa pada wayang kulit purwa, mewakili visual raksasa 

Nusantara. Karakter raksasa yang digambarkan pada cerita wayang dan cerita rakyat Nusantara 

mengambil ciri fisik raksasa Nusantara yang tidak bisa dilepaskan dari sejarah panjang jejak-jejak 

seni rupa di Nusantara. Pengaruh datangnya agama hindu budha yang dibawa dari India berperan 

besar terhadap variasi ragam hias Nusantara. Dilanjutkan dengan budaya keislaman yang 

membawa corak baru dalam ragam hias artefak Nusantara, yakni munculnya penggayaan secara 

stilasi, distori, ataupun desformasi. Karakter tokoh raksasa dan visualnya muncul di berbagai 

tempat peribadahan hindu budha yang lazim disebut candi. Pada bangunan candi terekam visual 

Dwarapala sebagai sosok raksasa penjaga pintu dalam bentuk arca dan relief beserta Kala dan 

Makara. Figur Dwarapala, Kala dan Makara inilah yang menjadi titik awal munculnya 

visualisasi bentuk raksasa Nusantara. Bentuk kepala (mata, hidung, mulut, gigi) serta bentuk 

tubuh beserta aksesoris pada arca Dwarapala dan Kala (yang merupakan salah satu artefak hindu 

budha) selaras dengan bentuk visual tokoh raksasa prajurit dan ksatria pada wayang kulit purwa 

(yang merupakan artefak zaman keislaman di Nusantara). Visual dari Makara memberikan 

inspirasi keragaman pada tokoh raksasa wayang kulit purwa, misal pada tokoh Buto Kewanan 

(raksasa hewan) seperti Yuyu Kangkang, Wilkataksini, Lembusura, Mahesasura dan sebagainya. 

Hal ini menjadi bukti bahwasannya artefak warisan budaya Nusantara selalu lekat dengan simbol 

yang selaras, perkembangan zaman membuat keragaman visual artefak nusantara menjadi lebih 

bervariasi, namun tetap mempertahankan nilai tradisi. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Casparis de. 1956. Prasasti Indonesia II: Selected Inscriptions from the 7th to the 9th Century. 

Bandung: Masa Baru. 

Dewi, Riska Aprilia, Rr. Dyah Woroharsi P. 2016. “Fungsi Dan Motif Tokoh Raksasa Dalam 

Cerita Anak Der Rostige Robert Und Elf Ungeheuerliche Ungheuer Karya Thilo Petry 

Lassak.” Identitaet 6(3). 

Gottschalk, Louis. 1986. Memahami Sejarah: Pengantar Metode Historis. Terj. Nugroho 

Notosusanto. Jakarta: UI Press. 



 
Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486 

 

484 

Holt, Claire, Soedarsono. 2000. Melacak Jejak Perkembangan Seni Di Indonesia. Masyarakat 

Seni Pertunjukan Indonesia. 

Jayanti, Dewi. 2010. “Citra Buta (Raksasa) Dalam Empat Cerita Rakyat Jawa.” Universitas 

Indonesia. 

Kempers, Bernet A.J. 1959. Ancient Indonesian Art. Amsterdam: C.P.J.van Der Peet. 

M.Monier-Williams. 1999. . . A Sanskrit-English Dictionary: Etymological and Philologically 

Arranged with Special Reference to Cognate Indo-European Languages. 

Miksic, J. 2002. Indonesian Heritage, Sejarah Awal. Jakarta: Antar Bangsa. 

Munthahana, Jayanti Mega, Teguh Budiarto, 2022. Ethnomathematics Exploration in Panataran 

Temple and its Implementation in Learning. Indonesian Journal of Science and Mathematics 

Education 3 (02).. 

Paramadyaksa, I. N. W. 2013. “Konsepsi Oposisi Biner Dalam Pengarcaan Pasangan Dwarapala 

Pada Kori Agung Di Bali.” Forum Arkeologi 26 (2).: 153–68. 

Raharjo, Supratikno. 2002. Peradaban Jawa Dinamika Pranata Politik, Agama, Dan Ekonomi 

Jawa Kuno. Jakarta: Komunitas Bambu. 

Retiyadi, Andri. 2008. “Mengapa Seniman Memahatkan Figur Raksasa Menari Pada Batur Biaro 

Bahal I?” BerKala Arkeologi SangkhaKala 11 (21): 1-11. 

Rohit, Arya. 2013. Kirtimukha, The Face of Glory. 

https://artislimited.wordpress.com/2013/01/18/kirtimukha-face-of-glory-a-monstrous-

disembodied-head-glaring-or-grinning-down-at-you-from-hindu-temples-one-of-the-

asuras-a-demon-cousin-of-the-gods/ 

Sarjanawat, Sri Wahyu. 2010. “Arca-Arca Dwarapala Pada Candi-Candi Budha Di Jawa t 

Tengah.” Paramita 20(2): 158–68. 

Subiyantoro, Selamet. 2020. “Javanese Cultural Paradoxism: A Visual Semiotics Study on 

Wayang Purwa Characters of Satria and Raseksa Figures.” Harmonia: Journal of Arts and 

Education 20 (1): 19–28. 

Sudarmono, Sukijo. 1979. Pengetahuan Teknologi Kerajinan Ukir Kayu. Jakarta: Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan. 

Sumadi. 2011. “Various Decorative of Kala as an Ornamental Art Work.” Ornamen, Jurnal Seni 

Kriya ISI surakarta 8, (1). 

Syafii. 2019. “Ornamen Kala Pada Candi Gedongsongo Dan Dieng: Studi Komparatif Jenis, 

Bentuk Dan Struktur.” Jurnal Imajinasi 13 (1). 

Tjahyono, Gunawan. 2002. Indonesian Heritage: Arsitektur. Jakarta: Buku Antar Bangsa untuk 

Glolier International. 

Wahyudi, Deny Yudo. 2018. “Arca Dwarapala Raksasa Gaya Seni Kadiri, Singhasari & 

Majapahit.” Sejarah dan Budaya 20(2): 180–93. 

Widayat, Efendy. 2014. “Raksasa Dalam Budaya Jawa.” Jurnal IKADBUDI 3: 32–42. 

Widyatmanta. 1986. Adiparwa. Jilid II. Yogyakarta: UP Spring. 

 


