Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya
Vol. 07 No. 03, Mei 2025

JURNAL KREASI SENI DAN BUDAYA
Page 473-486

PERKEMBANGAN VISUAL RAKSASA: DARI ARTEFAK CANDI KE FIGUR
RAKSASA WAYANG KULIT PURWA

Herliyana Rosalinda?, Sunarmi?, Sarwanto®, Budi Setiyono®.
1234pascasarjana Institut Seni Indonesia Surakarta

Email: herliyanarosalindal1990@gmail.com

Abstrak

Visual raksasa pada khasanah kebudayaan Nusantara dapat ditelusuri dari ragam hias
figuratif pada bangunan candi sebagai salah satu wujud akulturasi masa Hindu-Budha
yang dibawa dari India dan dilanjutkan pada masuknya budaya Keislaman. Wujud
sosok raksasa yang dikenal dalam berbagai cerita pewayangan (terutama dari kisah
Ramayana dan Mahabarata), hingga cerita folklore Nusantara merupakan refleksi dari
bentuk hiasan yang muncul pada artefak candi, yakni sosok Dwarapala dan Kala-
Makara. Tulisan ini bertujuan untuk mengungkap ketersinambungan antara pemikiran
dari seniman masa Hindu-Budha dengan seniman masa Keislaman (yang terwujud
dalam karya wayang kulit purwa) dalam menginterpretasikan sosok raksasa. Maka
pendekatan yang dipakai adalah pendekatan historis dengan dibantu penjabarannya
secara ikonografis. Hasil dari studi ini dapat diketahui bahwa ada akulturasi karya
seniman terhadap interpretasinya pada sosok raksasa dari masa Hindu-Budha ke masa
Keislaman Nusantara, di Jawa khususnya. Raksasa versi Jawa sebagai makhluk
mitologis sudah divisualkan dengan wujud menyeramkan namun nampak artistik. Hal
itu terlihat pada bentuk mata hidung mulut dan postur tubuh raksasa pada artefak candi
ke figur raksasa wayang kulit purwa memiliki konsistensi yang membentuk ciri
khasnya.

Kata Kunci: Raksasa, candi, wayang, historis, ikonografi.

Abstract

The giant visuals in Indonesian culture began with the figurative decorations on temple buildings
as a form of accumulation of the Hindu-Buddhist period brought from India and the existence of
Islamic culture. The giant form known in various wayang stories (Ramayana and Mahabarata),
as well as Indonesian folklore stories, is a reflection of the decorative forms that appear on
temple artifacts, that are the figures of Dwarapala and Kala-Makara. This article aims to reveal
the continuity between the thoughts of artists from the Hindu Buddhist period and artists from
the Islamic period (which was manifested in the art of wayang kulit Purwa) in interpreting giant
figures. So the approach used is a historical approach assisted by iconographic explanation.
The results of this study show that there is an acculturation of artists' work towards their
interpretation of giant figures from the Hindu-Buddhist period to the Islamic era of the
archipelago, especially in Java. The Javanese version of giants as mythological creatures has
been visualized in a scary but artistic form. This can be seen from the shape of the eyes, nose,
mouth and giant body posture on temple artifacts, and the giant figure of the wayang kulit purwa
has a consistency that forms its characteristic.

Keywords: giants, temple, puppet, historical, iconography

473



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

Correspondence author: Herliyana, herliyanarosalinda1990@gmail.com, Jakarta, and Indonesia

This work is licensed under a CC-BY-NC

PENDAHULUAN

Pada kebudayaan Nusantara, khususnya masyarakat Jawa terdapat makhluk raksasa yang
biasanya disebut buta, raseksa, Kala atau bermacam sebutan lainnya. Raksasa umumnya dibuat
berkarakter jahat, dengan tubuh yang besar terkesan menyeramkan dan sering mengganggu
makhluk lain khususnya manusia bahkan terdapat juga raksasa yang dapat memakan manusia.
Akan tetapi, terdapat juga raksasa yang dibuat memiliki karakter yang baik. Raksasa pada
mitologi India merupakan makhluk supernatural, atau orang-orang berjiwa jahat. Raksasa
merupakan kata yang berasal dari bahasa Sanskerta, yaitu rakshasah memiliki arti kejam, antonim
dari kata raksa yang berarti sentosa (Jayanti 2010, 42). Beberapa figur raksasa dianggap sebagai
inkarnasi dari manusia-manusia yang berbuat banyak dosa pada kehidupannya sebelumnya
(Paramadyaksa 2013, 156). Dari kepercayaan Hindu dan Budha, kata “raksasa” dalam bahasa
Indonesia digunakan dan diadaptasi sebagai kata sifat merujuk pada hal yang berukuran sangat
besar dibanding ukuran yang normal. Raksasa juga dimaknai sebagai pembeda atas karakter
manusia, jika tokoh utama seperti Pandawa menjadi simbol kebaikan, maka tokoh-tokoh raksasa
dimaknai sebagai simbol keburukan (Subiyantoro, Selamet 2020, 24).

Raksasa dalam legenda dan mitologi yang ada di berbagai kebudayaan dunia dipahami
sebagai jenis makhluk seperti manusia atau hewan yang memiliki ukuran lebih besar dari pada
ukuran normal hewan atau manusia tersebut. Raksasa secara umum, biasanya divisualkan sebagai
makhluk berwajah mengerikan dan bertubuh besar. Legenda dan dongeng menyatakan bahwa
raksasa merupakan makhluk yang bengis, dan suka mengganggu, meskipun ada beberapa
dongeng yang menyatakan sebaliknya (Retiyadi 2008, 6). Raksasa sering hadir pada kisah-kisah
mitologi dengan wujud sebagai makhluk yang mempunyai kekuatan besar dan tubuhnya
berukuran besar pula. Adapun penggambaran raksasa dimaknai sebagai tokoh yang unik, yakni
memiliki ciri fisik dan tingkah laku seperti manusia (Jayanti 2010, 4). Pada kisah mitologi Yunani,
raksasa mucul dengan karakter disebut Gigant dan Titan yang berasal dari golongan Dewa.
Mitologi Nordik memunculkan karakter Jotun dan mitologi Skandinavia disebut Troll, sedangkan
pada mitologi Eropa Selatan ada karakter raksasa yang disebut Ogre dan Orc.

Raksasa pada sebuah cerita umumnya dibutuhkan untuk membangun konflik. Tindakan
tokoh diperlukan pada sebuah cerita agar konflik yang ada pada cerita tersebut dapat terselesaikan
atau dituntaskan (Dewi, Riska Aprilia 2016, 2). Kehadiran tokoh raksasa menjadi pelengkap
cerita, sehingga cerita itu terdapat alur konflik yang jelas dan sebagai pembeda dalam mengambil
nilai baik dan buruk. Adapun, selain sebagai penggambaran tokoh yang buruk, raksasa juga dapat
dimaknai sebagai karakter yang baik. Dalam cerita pewayangan, khususnya Ramayana dan
mahabarata terdapat banyak tokoh raksasa yang memiliki beragam karakter. Sebagian besar
memang digambarkan sebagai tokoh yang jahat, usil, serakah atau bodoh, namun juga ada yang
menjadi tokoh baik misalnya dalam wayang kisah tokoh Kumbakarna yang dijadikan salah satu
tokoh keteladanan dalam serat Tripama.

Contoh lain mengenai tokoh raksasa, bisa dilihat dalam cerita rakyat “Timun Emas” dari
Jawa Tengah, mengkisahkan tokoh raksasa Buto 1jo yang ingin merebut Timun Emas dari ibunya,
serta cerita rakyat Inggris berjudul “Jack dan Pohon Kacang Ajaib”. Adapula cerita tentang tokoh
Raksasa yang menjadi tokoh utama, misalnya yaitu cerita “Kebo Iwa” dari Bali, yang
mengkisahkan seorang Raksasa yang suka menolong warga. Selain itu juga ada cerita anak di
Jerman berjudul “Der Rostige Robert und Elf Ungeheuerliche Ungheuer” Karya Thilo Petry
Lassak mengkisahkan sebelas tokoh Raksasa yang memiliki karakter berbeda. Maka keragaman

474



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono

karakter raksasa menjadi salah satu hal penting yang juga dapat dianalisis, bukan saja dari tokoh
manusia yang digambarkan dengan visual yang sempurna saja.

Visualsisasi raksasa dalam karya seni Nusantara saat ini dapat disoroti dari figur raksasa
dalam wayang, terutama wayang kulit purwa yang memiliki puluhan karakter tokoh raksasa.
Bentuk anatomi figur raksasa dalam wayang Kkulit purwa dapat dipengaruhi dari karya seni
terdahulunya, misalnya pada artefak yang ada di candi-candi Nusantara, yakni arca raksasa.
Visualisasi anatomi dari bentuk arca raksasa tersebut dapat bermacam-macam, ada yang dibentuk
secara utuh nampak dari kepala hingga kaki seperti Dwarapala, ada pula yang hanya
menampilkan bagian-bagian tertentu saja, contohnya pada bentuk Kala-Makara. Hal ini
membuktikan bahwa kebudayaan Nusantara dari masa ke masa mengalami proses akulturasi.
Masyarakat kita mengahargai dan melestarikan karya seni dari seniman-seniman terdahulunya
sebagai wujud rasa bangga, syukur, dan kepatuhan pada seni tradisi yang dinilai sakral.

METODE PENELITIAN

Artikel ini merupakan bagian dari penelitian mengenai visual raksasa Nusantara yang
dijabarkan menggunakan metode kualitatif. Penjabaran dijelaskan secara temporal menggunakan
pendekatan historis. Adapun langkah-langkah dalam pendekatan historis menurut Gottscalk
(1986, 32) yaitu, pertama Heuristik (Pengumpulan Sumber) merupakan tahap pencarian dan
pengumpulan sumber-sumber sejarah, baik primer maupun sekunder. Sumber-sumber pada
artikel ini berupa bahan-bahan pustaka meliputi buku-buku dan artikel-artikel online,
dokumentasi foto arca Dwarapala, Kala, Makara dari candi, foto boneka wayang dari koleksi
dalang, dan sumber lisan dari wawancara narasumber. Kedua, verifikasi (kritik sumber) yaitu
menilai keaslian dan kredibilitas sumber. Sumber yang dipakai dalam artikel ini adalah sumber
asli yang memang ada di candi dan boneka wayang yang memang merupakan koleksi pribadi dari
dalang wayang gaya Surakarta, yaitu milik Ki Bambang Suwarno dan Ki Purbo Asmoro. Tahap
ketiga, interpretasi (penafsiran data sejarah) yaitu menafsirkan makna dari data sejarah, Apa
hubungan antar peristiwa, Apa motivasi tokoh atau dampak peristiwa, serta menyusun makna
berdasarkan konteks zaman. Langkah terakhir yaitu historiografi (penyusunan karya sejarah)
merupakan langkah menyusun hasil penelitian dalam bentuk narasi sejarah yang sistematis, logis,
dan kronologis. Menggabungkan hasil interpretasi menjadi konstruksi sejarah yang utuh dan
bermakna. Dalam langkah historiografi atau meninterpretasi visual raksasa Nusantara khususnya
guna memahami transisi atau pengembangan ragam visual raksasa pada wayang kulit purwa yang
ditinjau dari karya terdahulu yakni Dwarapala dan Kala-Makara, analisisnya dibantu
menggunakan langka-langkah dalam pendekatan ikonografi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Identifikasi Visual Raksasa pada Arca Dwarapala dan Kala-Makara
1. Dwarapala

Dwarapala adalah sebuah kata berasal dari bahasa Sansekerta merupakan arca penjaga
yang berarti penjaga pintu (M.Monier-Williams 1999). Dwarapala juga diartikan sebagai obyek
suci yang sebagian besar divisualkan berpasangan. Pada pandangan mitis, semua pintu
merupakan petunjuk ke sesuatu yang baik. Sebagai dewa penjaga dan sebagai bentuk yang tidak
pernah habis-habisnya membantu pada upacara sakral, serta dihormati seperti dewa. Dwarapala
adalah bentuk pengembanan dari sosok Yaksa. Pada agama Buddha, Yaksa mendampingi sang
Buddha dengan menjaga dan melindungi bangunan-bangunan suci. Dengan adanya tugas ini,
Yaksa berkembang menjadi Dwarapala sang penjaga pintu. Sebagai penjaga pintu Dwarapala
divisualkan sebagai makhluk yang menyeramkan untuk bentuk pada figur mereka merupakan
unsur ganas, garang atau demonis dengan mata menjauhkan bahaya dan mengusir kejahatan
(Sarjanawat 2010, 160). Di Jawa, Dwarapala diwujudkan sebagai raksasa. Penggambaran
membelalak dan bibir menyeringai dan dengan visual tebal diberi ragam hias yang khas.
Visualisasi beberapa arca Dwarapala di Jawa yang digambarkan berukuran raksasa dalam posisi
berlutut. Posisi tersebut melambangkan bahwa Dwarapala berperan sebagai prajurit yang
melindungi markasnya (Wahyudi 2018, 181). Sifat menakutkan sering kali tidak mutlak, karena

473



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

pada beberapa figur Dwarapala tidak memperlihatkan ciri-ciri yang menyeramkan, adapula yang
tersenyum secara visualnya.

Visual Dwarapala yang dijadikan pembahansan pada penulisan ini yaitu Arca
Dwarapala pada candi Plaosan yang merupakan peninggalan dari kerajaan Singasari berasal dari
pertengahan abad 9 M (Casparis de 1956, 175-78). Arca Dwarapala pada candi ini merupakan
salah satu arca yang ukurannya terbesar dan tampilan visualnya utuh. Selain itu, akan ditampilkan
pula visual Dwarapala dari salah satu relief pada candi Panataran. Ada dua buah arca Dwarapala
terletak di pintu masuk ke halaman ketiga yang diperkirana sebagai bekas sebuah gapura yang
bentuknya mirip dengan Dwarapala pada candi Plaosan. Kemudian pada relief candi terdapat
sebuah relief Dwarapala yang visualsisasi postur dan posisi seperti pada figur wayang raksasa.

(1) 2)
Gambar 1. (1) Arca Dwarapala pada Candi Plaosan, (2) Arca Dwarapala pada Candi Panataran
Sumber: (1) Dokumen Pribadi, 2022, (2) Gunther, Michael, wikimedia.org, 2022.

Arca Dwarapala pada candi Plaosan divisualkan dengan posisi sedang berlutut. Posisi
kepala menghadap depan. Rambut keriting dibuat melingkar-lingkar seperti gulungan dan
menorah ke belakang ditata seperti sanggul yang diberi ikat kepala membentuk tumpal yang
disebut jamang. Bentuk telinga besar menggunakan anting besar dan bulat. Mata melotot
menyeramkan, dan pada bagian mulut tersedikit terbuka dengan rahang besar bertaring dan di
atas mulut terdapat kumis yan tebal. Kedua tangan terdapat aksesoris yang dinamakan kelat bahu
dengan ragam hias naga pasa (tali berkepala ular). Tangan kiri memegang gada yang disandarkan
ke tanah. Pada bagian leher terlihat ragam hias kalung yang besar dan lebar, terdapat tali kasta
ular, dan gelang tangan. Arca Dwarapala ini menggunakan busana kain panjang yang ditarik
tinggi ke atas dan pada bagian ujung kait disisipkan ke ikat pingang (uncal). Pada busana bagian
bawah terdapat kain yang ditarik sampai ke atas paha seperti celana yang ketat menutupi badan
bagian bawah.

2. Kala-Makara

Kala sebagai penjaga pintu merupakan bagian dari ragam hias bangunan candi.
kehadirannya terkesan sakral dan juga menakutkan, tetapi Kala juga dipuja dan dihormati oleh
pengikut ajarannya. Kala divisualkan sebagai raksasa kanibal dan pembunuh yang akan melahap
lawan yang masuk ke candi. Di samping itu, Kala memiliki sisi visual yang sangat indah ketika
dimaknai pada karya seni rupa mitis, kedua hal tersebut menimbulkan kontradiksi. Penamaan
candi berasal dari kata candi-ghra, yang berarti rumah Candika. Candika atau nama lain dari dewi
Durga, yang merupaka dewi kematian atau seringkali dihubungkan dengan hal-hal kematian.
Sebuah bangunan dikaitkan dengan kematian, maka bangunan itu adalah pemakaman
(Sudarmono 1979, 47). Saat ini bangunan candi dimaknai sebagai bangunan artefak budaya
Hindu-Budha, yang berupa wihara stupa, tempat pemandian, istana dan sebagainya.

474



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono

Bangunan candi menjadi salah satu acuan munculnya variasi dan pengembangan ragam
hias pada berbagai macam karya kriya Nusantara, termasuk wayang kulit purwa. Mulai dari
munculnya motif-motif bergaya geometris, atau gubahan flora, fauna dan manusia secara stilasi
yang dipengaruhi oleh faktor historis (yakni masuknya budaya hindu-budha dari India, disusul
masuknya budaya islam). Sejak budaya Hindu-budha datang, masyarakat Indonesia mulai
terampil memahat batu, hingga dapat membuat bangunan candi yang materialnya dari batu.
Dengan teknik memahat ini, visual arca dan reliefnya menjadi indah.

Ragam hias Kala pada pintu masuk candi berasal dari mitologi India kuno. Pada bagian
atas pintu (kori agung) bangunan tempat ibadah, menhir dan candi di India, Jawa dan Bali terdapat
Kala yang merupakan ukiran kepala raksasa. Di Bali ukiran itu disebut Boma, yakni wujud
raksasa dengan mulut menganga, taring runcing dan kedua tangan terbuka di sebelah kanan dan
Kiri wajah raksasa tersebut. Pada candi-candi di Jawa Timur ukiran tersebut disebut Banaspati
atau Vanaspati, sedangkan di Jawa Tengah disebut Kala. Bentuk visual raksasa ini asalnya dari
Kirtimukha di India, seorang raksasa yang sangat sakti dan diberi tugas kehormatan untuk
menjaga pintu masuk sebuah bangunan yang disakralkan, ia juga biasa disebut Mahakala (Sumadi
2011, 10). Mahakala dikenal juga sebagai sebutan obyek Kala pada ajaran budhisme. la biasanya
berwarna hitam, menandakan kesatuan semua warna yang dicampur maka menghasilkan warna
hitam. Seluruh karakter, nama, sifat, dan kedudukan yang ada pada diri manusia melebur pada
sosok Mahakala. Dalam hal ini, berarti Mahakala bersifat sebagai realitas absolut. Pada bahasa
Sanskerta disebut sebagai Nirguna.

Kirtimukha atau Mahakala di Jawa disebut Banaspati. Holt menjelaskan bahwa
Banaspati di Jawa Timur adalah Kirtimukha. Dalam mitologi kuno India Kirtimukha adalah
raksasa (monster) yang keluar dan melompat dari antara kedua alis Siva waktu dewa tersebut
marah. Makhluk yang keluar dari api kemarahan, ia tidak pernah puas dan selalu lapar, ia
diciptakan untuk menelan raksasa Rahu, utusan raja raksasa yang bernama Jalandhara (Holt,
Claire 2000).

Gambar 2. Kirtimukha
Sumber: Arya, Rohit, 2013.

Kirtimukha, Kala, maupun Banaspati sering dihubungkan dengan simbol matahari,
khususnya kedudukan matahari sebagai zenith. Dalam Bahasa Sansekerta, Kala juga berarti
waktu. Barong sebagai bukti, bentuk kepalanya sebagai raksasa pelindung kuil (Kirtimukha)
tetapi dilengkapi dengan badan seperti beruang. Tubuhnya ditutup dengan ukiran kulit yang
disepuh emas. Di sekitar kepalanya bersinar lidah api, bentuknya juga seperti kepala Kala pada
pintu kuil. Barong Singa (Barongsae), terdapat lingkaran merah yang keluar dari kepalanya
seperti lingkaran cahaya yang juga melambangkan matahari. Hal ini dimungkinkan kedua barong
tersebut (Barong Keket dan Barong Singa) yang wajahnya mengerikan itu, adalah lambang raja
hutan. Kirtimukha, Banaspati dan Kala salin berhubungan, ketiganya merupakan simbol
akulturasi budaya India, islam dan Nusantara. Ketiga ragam hias ini divisualkan dengan posisi
menerkam sebagai bentuk melindungi sebuah bangunan suci. Boma, Kirtimukha, Kala atau

475



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

Banaspati mempunyai persamaan makna, asal-usul, dan fungsi, yaitu sebagai penjaga
keselamatan pemilik istana dan pemujanya.

Mahakala, pertama kali muncul pada candi Gedong Songo. Sejak itu, selama periode
klasik di Indonesia pada tahun 800an, bidang seni arsitektur mengalami evolusi sebagai gejala
terhadap perubahan agama, politik, dan kecenderungan umum manusia dalam menginginkan
perubahan gaya (bidang seni) (Tjahyono 2002, 63). Beberapa bangunan periode ini dianggap
sebagai bagian dari warisan kebudayaan dunia. Perubahan tersebut melahirkan bentuk bangunan
candi beserta ragam hiasnya mengalami perubahan corak. Hiasan Kala yang dipahatkan sebagai
penghias candi pada periode Arsitektur Batu Klasik dibagi menjadi tiga periode tahap
pembangunannya yaitu masa klasik awal, klasik madya, dan klasik akhir. Masing-masing
bangunan pada periode ini memiliki perbedaan bentuk hiasan kepala Kala-nya.

(1) 2)
Gambar 3. (1) Ragam Hias Kala pada Candi Dieng, (2) Ragam Hias Kala pada Candi

Gedongsongo
Sumber: (1) Dokumen Pribadi, 2022, (2) Syafii, 2019.

Gambar di atas merupakan sebagian variasi dari ragam hias Kala pada bangunan candi di
daerah Jawa. Dari visualnya ragam hias ii termasuk karya klasik pada awal kurang lebih 600-900
M dengan tampilan ukiran yang kasar dan besar, pahatan naturalistik, serta masih nampak mirip
dengan ornamen khas India (Tjahyono 2002, 51). Visualisasi ragam hias Kala nampak
menyeramkan dan kejam. Pada bagian mulut tidak memperlihatkan rahang bagian bawah, rahang
ini dibentuk menganga menyatu dengan pintu candi, seakan orang yang masuk ke candi sedang
masuk ke dalam mulut Kala.

Gambar 4. Ragam Hias Kala pada Candi Plaosan
Sumber: Dokumen Pribadi, 2023.

Pada masa klasik madya (900-1250 M) menampilkan ragam hias Kala yang terlihat dari
sudut pandang depan. Pada bagian muka atau wajah memperlihatkan rahang bagian bawah
dengan kesan tersenyum, bentuk kepala mirip harimau. Tampilan mulut nampak sedikit terbuka,
gigi atas dan bawah terlihat rapi tidak bertaring, mata melotot, pada bagian samping kanan dan
kiri memperlihatkan tampilan tangan seperti cakar harimau.

476



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono

Gambar 5. Ragam Hias Kala pada Candi Panataran
Sumber: Munthahana, Jayanti, 2020.

Ragam hias kepala raksasa Kala pada candi Panataran masa klasik akhir kurang lebih
1250-1450 M teknik pahatnya tampak rumit dengan detail yang rapi. Penggayaan secara
deformasi telah nampak pada ragam hias ini, yakni terlihat seperti bentuk kepala manusia. Di
sebelah kanan dan kiri mukanya nampak seperti tangan manusia yang mengacungkan jari telunjuk
dan jari tengahnya. Visualisasi ragam hias Kala ditampilkan secara lengkap beserta rahang
bawah, mulut menyeringai nampak dua buah taring-taring tajam dan besar pada sisi kanan dan
kiri mulut, mata melotot memberi kesan menyeramkan. Ragam hias Kala yang serupa dengan di
bangunan candi Panataran adalah ragam hias Kala pada candi Jago (abad ke 13). Visualisasi Kala
pada candi ini terlihat lengkap dengan rahang bawah dan taring besar dan tajam. Mata terlihat
melotot besar dan berlapis dan hidup besar tumpul melebar. Di atas bibir terdapat kumis yang
divsiualisasikan dengan ornamen daun patran, dan lung-lungan. Pada bagian kiri dan kanan pipi
terlihat tangan mengepal mengacung jari telunjuk dan tengahnya. Bentuk rambut dan alis setipe
dengan kumisnya yang berbentuk ornamen daun patran, dan lung-lungan.

Gambar 6. Ragam Hias Kala pada Candi Jago
Sumber: Tjahjono, 2022.

Ragam hias Kala atau Mahakala pada candi berfungsi untuk menghiasi tubuh candi
menjadi indah, pelengkap sarana dan prasarana upacara, sebagai wujud dari Kirtimukha
(Mahakala) penjaga pintu masuk kuil, istana (candi), pura dan gua semedi, Kala berfungsi juga
sebagai penghias karya seni rupa.

Makara merupakan ragam hias pada bangunan rumah, peribadahan hindu budha,
umumnya pada candi yang memiliki bentuk dasar perpaduan dari dua atau beberapa makhluk.
Pada satu Makara bisa saja terdapat unsur-unsur visual dari ornamensisik ikan, belalai gajah,
tanduk rusa dan cakar singa. Makara umumnya terdapat pada kaki tangga bangunan. Gabungan
dari ragam hias Kala dan Makara disebut Kala-Makara yang umumnya membentuk batas relung
sebuah patung (Miksic 2002). Mulut Makara digambarkan terbuka, mulut atas berbentuk
menyerupai belalai gajah dan di pada bagian dalam terdapat makhluk kecil yang nampak serupa

477



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

dengan seekor singa. Kala-Makara merupakan makhluk mitologi yang dyakini sebagai makhluk
yang menjaga pintu bangunan yang disucikan dari roh jahat. Kala-Makara adalah satu kesatuan
atau dualisme yang saling melengkapi satu sama lainnya (Kempers 1959, 19).

Perkembangan ragam hias Makara mulai nampak pada masa Mataram Kuno yang
berpusat di wilayah Jawa Tengah dan diakhiri dengan perpindahan pusat pemerintahan ke wilayah
Jawa Timur (berdasarkan prasasti awal abad ke-10, yaitu prasasti Mantyasih 907 M dan Wanua
Tengah 111 908 M) (Raharjo 2002, 63). Sumber lain keberadaan kerajaan ini ditandai dengan
berdirinya artefak berupa candi. Candi pada masa ini memiliki corak ragam hias Makara yang
indah dan sangat beragam. Candi-candi ini meliputi Candi Borobudur, Dieng, Gedong Songo,
Mendut, Prambanan, Plaosan, Kalasan, dan lain-lain. Hiasan Makara umumnya pada masa
Mataram Kuno khususnya studi kasus pada Makara di candi Prambanan dan Plaosan berbentuk
gaja-mina (merupakan kombinasi bentuk antara gajah dengan ikan) dengan visual mulut yang
terbuka lebar, deretan gigi berbentuk segitiga dan lidah nampak pada bagian atas dan bawah,
memiliki taring dan bercula. Pada langit-langit mulut Makara terdapat garis-garis yang
mencirikanb entuk kulit atau sisik ular. Bagian mulut Makara dterdapat figur binatang yang
beragam, misalnya burung kakak tua, singa barong, burung kakak tua, dan ada pula, figur
manusia. Pada bagian samping depan kanan dan Kiri terdapat pahatan belalai gajah dengan visual
ujung belalai melengkung ke bawah berbentuk ragam hias ukel. Gambaran dari figur gajah
tersebut diperjelas dengan bentuk mata yang lancip terkesan sipit. Figur ikan divisualkan dalam
bentuk insang yang terletak pada bagian samping Makara.

2

Gambar 7. (1) Makara pada Candi Prambanan, (2) Makara pada candi Plaosan
Sumber: Dokumen Pribadi, 2023.

Raksasa pada Dunia Wayang

Kata raksasa dalam Bahasa Jawa disebut dengan kata raseksa, diyu, buta, yaksa, wil, kala,
atau juga gandarwa. Kata raseksa atau raksasa pada bahasa Indonesia lebih dimaksudkan pada
ukuran fisik yang besar. Namun, pada figur-figur raksasa wayang kulit purwa tidak semuanya
memiliki fisik yang besar, misalnya pada figur Sukrasana yang merupakan adik dari Bambang
Sumantri, Kala Bendana yang merupakan paman dari Gatutkaca, ataupun figur dari Buto Cakil.
Kata raseksa pada bahasa Jawa berarti raksasa pria dan rakseksi merupakan sebutan dari raksasa
perempuan, atau sebutan lainnya dalam wayang kulit purwa yaitu buto wadon, sedangkan raksasa
dalam wujud manusia disebut manusya raksasa.

Adapun kata buta, kala, gandarwa, yaksa, diyu, ditya dan wil dapat digunakan pada
sebutan nama raksasa pria dan wanita. Kata diyu, raseksa, dan ditya jarang diikuti oleh nama figur
atau seorang tokoh raksasanya, sedangkan kata wil, buta dan kala sering digabung dengan
penamaan figur atau tokoh raksasa. Contohnya yaitu, tokoh Wil Jajahwreka, Wil Kataksini, Kala
Srenggi, Kala Marica, Buta Rambut Geni, Buto Terong, dan sebagainya. Asal usul pertimbangan

478



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono

penggolongan nama tersebut belum diketahui secara jelas, apakah dibedakan berdasarkan
karakternya ataukah silisilah atau golongan status sosialnya.

Pada kebudayaan masyarakat Jawa, tokoh-tokoh raksasa digolongkan pada golongan
makhluk yang tersendiri, mereka bukan termasuk golongan dewa ataupun juga bukan dari
golongan manusia. Tokoh raksasa dapat terlihat seperti dewa serta mempunyai ciri fisik yang
berbeda. Pembeda bentuk rupa antara raksasa dengan golongan lainnya umumnya terlihat dari
terdapatnya gigi bertaring yang panjang, berkuku panjang, kulit yang kasar, detail aksesoris yang
digunakan serta sebagian besar ukuran fisik raksasa digambarkan lebih besar dari golongan
manusia. Dari sisi tingkah laku, pada umumnya raksasa gerakannya lebih kasar dari golongan
lainnya.

Terdapat syair pada tembang Jawa yang menggambarkan tingkah laku raksasa yang
menakutkan, kulitnya kotor dan matanya melotot. Pada teks Jawa lainnya ada pula yang
mengatakan “buta buteng betah nganiaya” yang dapat diartikan raksasa yang bodoh atau raksasa
hanya mementingkan kebutuhan perutnya dan suka menganiaya golongan lain. Adapun pada teks
lain mengatakan bahwa raksasa suka makan daging termasuk daging manusia (Widayat 2014,
35). Maka terlihat bahwa penggambaran fisik raksasa yang umumnya memiliki postur tubuh yang
besar, bertaring besar, serta berperut buncit diartikan dalam maksud menggambarkan kepentingan
raksasa tersebut yang bringas, tamak serta tidak segan untuk menganiaya, dan segala tindakan
bodoh lainnya.

Dalam sisi lain, raksasa dalam cerita wayang juga digambarkan ada yang berwatak baik,
misalnya Begawan Bagaspati, Kumbakarna, Kala Bendana, Sukrasana, Arimbi, dan lain
sebagainya. Umumnya raksasa yang berwatak baik tersebut, memiliki sejarah dan silsilah hidup
yang jelas, daripada raksasa-raksasa yang digambarkan suka makan manusia, ataupun golongan
setanan. Raksasa-raksasa yang berwatak baik ini dapat menjadi teladan, mereka memiliki
genealogi yang diketahui silsilahnya, sehingga dapat diperhitungkan bibit-bebet-bobot-nya.
Kelompok ini mewakili kelompok masyarakat Jawa yang mampu mikul dhuwur mendhem jero,
karena mereka dapat menutupi kekurangan-kekurangan nenek moyangnya dengan kebaikan,
sehingga dapat dijadikan keteladanan (Widayat 2014, 42). Namun tidak dipungkiri pula, ada
beberapa tokoh raksasa yang memiliki sejarah dan silsilah hidup yang jelas tapi memiliki watak
yang kurang baik, serakah, kejam, curang atau lain sebagainya. Hal tersebut memperlihatkan
bahwa pada golongan raksasa juga memiliki keragaman karakter layaknya golongan manusia dan
dewa. Keragaman karakter juga dapat dilihat dari adanya variasi keragaman rupa fisik disetiap
figur wayang tokoh-tokoh raksasa yang perlu untuk dipelajari.

Penggambaran figur raksasa yang terlihat paling bervariasi dan menonjol yaitu pada
wayang kulit purwa. Gambaran cerita pada wayang kulit purwa yang meceritakan tentang kisah-
kisah para raksasa sudah ada sejak awal yang berasal dari India dalam Mahabarata dan Ramayana.
Pada kitab Adiparwa, dalam kisah Mahabarata diceritakan ada seorang raksasa Hidimba
(Trembaka dalam pewayangan Jawa) yang memakan daging manusia. Raksasa ini pada akhirnya
mati ditangan Bima (Widyatmanta 1986, 30). Kisah Ramayana juga menceritakan tentang raksasa
yang datang dari kerajaan Alengka. Rahwana sebagai raja Alengka yang menculik Dewi Shinta
memiliki silsilah keluarga raksasa dan ajudan serta prajurit raksasa. Dari kisah-kisa tersebut
terlihat jelas bahwa mitos terhadap raksasa pada kebudayaan Jawa telah ada sejak zaman
masuknya agama Hindu dari India melalui cerita Mahabarata dan Ramayana.

Dalam kisah yang sumbernya diambil dari Mahabarata dan Ramayana pada Kitab
Arjunawiwaha (dalam wayang kulit purwa sering disebut dengan Begawan Cipta Hening atau
Begawan Ciptaning) (Widyatmanta 1986) ada tiga golongan tokoh, yakni manusia, dewa dan
asura. Golongan asura merupakan tokoh yang berwujud raksasa. Pada umumnya golongan asura
dikisahkan menjadi tokoh yang sering mengganggu manusia dan dewa, tetapi memang asura tetap
harus ada dalam kisah tersebut sebagai penyeimbang dan bagian dari peradaban. Pada kitab
Arjunawiwaha ada cerita mengenai seorang raja yang bernama Niwatakawaca yang ingin
melamar seorang dewi bernama Supraba. Keinginannya itu dianggap menyalahi kodrat. Seorang
dewi atau bidadari tidak boleh berjodoh dengan golongan raksasa. Niwatakawaca memaksakan
kehendaknya, dan berniat mengacak-acak khayangan berbekal kesaktiannya yang tidak bisa

479



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

dibunuh oleh golongan dewa dan asura. Pada akhir cerita, golongan dewa meminta bantuan dari
golongan manusia untuk membunuh Niwatakawaca, akhirnya ia bisa dikalahkan oleh Arjuna.

Perkembangan Ragam Visual Raksasa pada Wayang Kulit Purwa

Pada masa masuknya agama dan kebudayaan islam ke Nusantara, visualisasi raksasa
Nusantara semakin bervariasi dan beragam medianya, tidak sebatas pada arca Dwarapala, Kala
dan Makara saja. Variasi ini muncul dari ranah pewayangan, khususnya pada wayang kulit purwa.
Bentuk boneka wayang tokoh-tokoh raksasa dan visualisasi dari ornamen Banaspati pada
gunungan atau kayon terinspirasi dari bentuk raksasa periode sebelumnya, yakni arca Dwarapala
dan Kala-Makara. Mulai dari tahun 1960-an, perkembangan figur raksasa wayang purwa semakin
beragam (wawancara Ki Bambang Suwarno, 2022). Hal ini terjadi karena kebutuhan
pertunjukkan wayang kulit purwa. Guna menampilkan visual yang semakin detail dan rapi, dalang
dan pengkriya mengembangngkan bentuk figur-figur raksasa. Semula figur raksasa terbatas
hanya pada tokoh-tokoh penting seperti Rahwana, Trembaka, Kumbakarna, Niwatakawaca
ataupun Buta Cakil, seiring berkembangnya kreatifitas dalam dunia pertunjukkan wayang tokoh-
tokoh raksasa pendukung dan penghibur pun di visualkan dalam bentuk figur wayang. Tokoh
tersebut misalnya kawanan Buta Prepat, kelompok raksasa hutan, raksasa rampokan, raksasa
siluman atau malihan dan raksasa dagelan. Adapun perbandingan secara umum dapat dilihat pada
tabel berikut:

Tabel 1. Inspirasi Bentuk Wayang dari Figur Raksasa terdahulu

Figur Raksasa Inspirasi ke Bentuk Rupa Wayang

Arca Dwarapala Postur tubuh

Kala Postur wajah, aksesoris kepala

Makara Postur tambahan pada tokoh-tokoh tertentu
Dwarapala

Arca Dwarapala pada Arca Dwarapala pada Candi Panataran 1200-1415 M Figur Wayang Raksasa Tokoh
Candi Plaosan 845 M Arimba

Gambar 8. Perbandingan Arca Dwarapala dengan Figur Raksasa Wayang Purwa
Sumber: Dokumen Pribadi, 2023 (Gambar 1 dan 2), commons.wikipedia.org, 2023 (gambar 3),
stock.adobe.com, 2023 (gambar 4).

Postur tubuh arca Dwarapala serta atribut dan busana yang dikenakannya menjadi acuan
bentuk figur tokoh-tokoh raksasa pada wayang kulit purwa. Hanya saja yang membedakan selain
dari segi jenis medianya, figur-figur raksasa pada wayang kulit purwa dari sisi proporsi dan pose
hadap figurnya dibuat sedemikian rupa, seperti tampak menyamping dengan kepala menoleh
namun juga seperti nampak serong sehingga kedua bola mata pada sebagian figur raksasa terlihat
(mata kanan dan kiri tetap nampak). Hal tersebut berfungsi untuk keperluan pertunjukan, selain

480



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono

terkait efisiensi dalang dalam menggerakkan figur wayangnya, juga dari sisi estetika pertunjukan.
Di lain hal, adanya visual dua bola mata yang membelalak pada postur wajah menyamping ini
difungsikan sebagai kelengkapan makna ekspresi pada tokoh wayang tersebut, serta penggayaan
bentuk secara stilasi yang terkait dengan ajaran islam bahwa tidak boleh menggambar dasn
membuat wujud makhluk bermata atau bernyawa. Pada aksesoris yang dikenakan arca
Dwarapala yang menandakan bahwa arca itu seorang punggawan atau prajurit kerajaan terlihat
pada busana yang hanya mengenakan celana pendek atau kain pendek, tidak ada praba, jamang,
sumping, dan juga makhuta menandakan bahwa arca tersebut bukan golongan bangsawan. Sosok
prajurit juga nampak pada postur tubuh yang besar dan posisi tubuh yang tegak berdiri atau tegak
duduk bersimpuh menandakan kesigapan sekaligus tanda hormat pada kalangan yang berstatus
sosial lebih tinggi darinya.

Visual arca Dwarapala tersebut selaras dengan visual figur-figur raksasa yang berstatus
sebagai kesatria. Hal ini nampak pada kesesuainya aksesoris dan busana yang dikenakan, serta
postur tubuh figur raksasa kesatria sebagian besar berpostur tinggi besar atau gempal. Misalnya
pada tokoh Arimba, Kumbakarna, Lembusura, dan Mahesasura.

Kala

(Figur Raksasa Tokoh Kumbakamna)

(Banaspali pada Gunungan/ Kavon) (Variasi Ragam Hias Banaspati)

Gambar 9. Perbandingan Ragam Hias Kala dengan Figur Raksasa Wayang Purwa dan Figur
Banaspati pada Gunungan/ Kayon
Sumber: Modifikasi Dokumen Pribadi, 2023 (dari sumber; Gunther, Michael, wikimedia.org.,
2022, & Sumadi, 2011).

481



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

Pada ragam hias Kala di candi Panataran terlihat menyerupai bentuk mata, hidung dan
rahang pada figur wayang raksasa tokoh Kumbakarna. Terlihat pula persamaan pada ornamen
geometris berupa sulur-sulur pada rambut, kumis, dan jenggot. Adapun ragam hias Banaspati
pada bagian belakang gunungan kayon pun terlihat selaras dengan hiasan Kala. Hal tersebut
membuktikan bahwa adanya akulturasi dari masa kebudayaan hindu budha ke masa
berkembangnya kebudayaan keislaman. Tidak hanya saja dalam hal norma agama,
kemasyarakatan dan budaya, karya seni yang dihasilkan oleh kreator atau seniman wayang juga
mengadopsi ciri visual dari budaya sebelumnya.

Hal serupa nampak pula pada Makara yang terdapat di sejumlah candi. Makara yang
merupakan gambungan dari beberapa jenis hewan menjadikan bentuknya seperti makhluk
mitologi atau siluman. Pada beberapa variasi figur raksasa wayang kulit purwa juga terdapat
figur-figur yang berwujud siluman. Kepalanya merupakan visual dari hewan, namun badannya
nampak seperti badan raksasa, begitu pula pada aksesoris dan busananya. Penggambaran itu,
nampak pada beberapa gambar di bawah ini.

Makara

v

(Makara pada Candi (Figur Raksasa Tokoh
Borobudur 9 M) Lembusura)

L J

(Makara pada Candi (Figur Raksasa Tokoh
Dieng 9 M) Garjendramuka)

¥

(Malfara pada Candi (Figur Raksasa Tokoh
Kidal 13 M) Wilkataksini)

[
LSS c

Gambar 10. Perbandingan Ragam Hias Makara dengan Figur Raksasa Wayang Purwa
Sumber: Modifikasi Dokumen Pribadi, 2023.

482



Perkembangan Visual Raksasa: Dari Artefak Candi ke Figur Raksasa Wayang Kulit Purwa
Herliyana Rosalinda, Sunarmi, Sarwanto, dan Budi Setiyono

Pada gambar di atas, salah satu visual dari Makara di Candi Borobudur menampilkan
bentuk kepala hewan menyerupai sapi, namun juga dapat dipahami sebagai bentuk singa barong.
Visual sapi terlihat dengan adanya moncong (hidung) yang khas pada hewan sapi, sedangkan
visual singa barong nampak pada bentuk keseluruhan kepala yang seperti penggambaran singa
barong versi budaya Hindu-budha yakni dengan adanya mata bulat besar membelalak dengan
pupil mata berlapis, rambut ulir seperti rambut gimbal, dan mulut gusen yang menganga. Makara
tersebut pada artefak wayang, menjadi akulturasian pada tokoh raksasa Lembusura dan
Mahesasura yang merupakan raksasa berkepada lembu dan kerbau berstatus sosial dari kalangan
kerajaan. Pada visual Makara di Candi Dieng menampilkan bentuk gabungan dari beberapa
hewan dan tumbuhan. Salah satu bentuk yang disoroti yakni dari adanya belalai yang melengkung
dan di bawahnya tersambung mulut gusen yang memiliki taring seperti taring/ gading gajah.
Makara tersebut pada artefak wayang, menjadi akulturasian pada tokoh raksasa Garjendramuka
yang merupakan raksasa berkepala gajah berstatus sosial sebagai raja. Bentuk Makara lainnya,
yaitu pada Makara dari Candi Kidal. Makara ini menampilkan gabungan hewan dan tumbuhan.
Pada bagian depan terdapat visual buaya, dan bagian belakang lebih kepada bentuk ulir-uliran
ragam hias flora. Makara tersebut pada artefak wayang, menjadi akulturasian pada tokoh raksasa
Wilkataksini yang merupakan raksasa berkepala buaya yang memiliki sisik di sekujur tubuhnya.
Dari ketiga artefak Makara tersebut, visual hewan yang disoroti tadi selaras dengan visual yang
nampak pada figur boneka wayang raksasa kewanan (hewan) seperti pada penjelasan di atas. Hal
ini membuktikan bahwa seniman Nusantara berupaya melestarikan bentuk tradisi seni Nusantara
dan mengembangkannya dengan media-media sezaman yang menjadi wujud kebudayaan
masyarakat Nusantara.

SIMPULAN

Variasi dari visual karakter raksasa pada wayang kulit purwa, mewakili visual raksasa
Nusantara. Karakter raksasa yang digambarkan pada cerita wayang dan cerita rakyat Nusantara
mengambil ciri fisik raksasa Nusantara yang tidak bisa dilepaskan dari sejarah panjang jejak-jejak
seni rupa di Nusantara. Pengaruh datangnya agama hindu budha yang dibawa dari India berperan
besar terhadap variasi ragam hias Nusantara. Dilanjutkan dengan budaya keislaman yang
membawa corak baru dalam ragam hias artefak Nusantara, yakni munculnya penggayaan secara
stilasi, distori, ataupun desformasi. Karakter tokoh raksasa dan visualnya muncul di berbagai
tempat peribadahan hindu budha yang lazim disebut candi. Pada bangunan candi terekam visual
Dwarapala sebagai sosok raksasa penjaga pintu dalam bentuk arca dan relief beserta Kala dan
Makara. Figur Dwarapala, Kala dan Makara inilah yang menjadi titik awal munculnya
visualisasi bentuk raksasa Nusantara. Bentuk kepala (mata, hidung, mulut, gigi) serta bentuk
tubuh beserta aksesoris pada arca Dwarapala dan Kala (yang merupakan salah satu artefak hindu
budha) selaras dengan bentuk visual tokoh raksasa prajurit dan ksatria pada wayang kulit purwa
(yang merupakan artefak zaman keislaman di Nusantara). Visual dari Makara memberikan
inspirasi keragaman pada tokoh raksasa wayang kulit purwa, misal pada tokoh Buto Kewanan
(raksasa hewan) seperti Yuyu Kangkang, Wilkataksini, Lembusura, Mahesasura dan sebagainya.
Hal ini menjadi bukti bahwasannya artefak warisan budaya Nusantara selalu lekat dengan simbol
yang selaras, perkembangan zaman membuat keragaman visual artefak nusantara menjadi lebih
bervariasi, namun tetap mempertahankan nilai tradisi.

DAFTAR PUSTAKA

Casparis de. 1956. Prasasti Indonesia I1: Selected Inscriptions from the 7th to the 9th Century.
Bandung: Masa Baru.

Dewi, Riska Aprilia, Rr. Dyah Woroharsi P. 2016. “Fungsi Dan Motif Tokoh Raksasa Dalam
Cerita Anak Der Rostige Robert Und EIf Ungeheuerliche Ungheuer Karya Thilo Petry
Lassak.” ldentitaet 6(3).

Gottschalk, Louis. 1986. Memahami Sejarah: Pengantar Metode Historis. Terj. Nugroho
Notosusanto. Jakarta: Ul Press.

483



Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni dan Budaya | Vol. 07 No.03 | Hal. 473-486

Holt, Claire, Soedarsono. 2000. Melacak Jejak Perkembangan Seni Di Indonesia. Masyarakat
Seni Pertunjukan Indonesia.

Jayanti, Dewi. 2010. “Citra Buta (Raksasa) Dalam Empat Cerita Rakyat Jawa.” Universitas
Indonesia.

Kempers, Bernet A.J. 1959. Ancient Indonesian Art. Amsterdam: C.P.J.van Der Peet.

M.Monier-Williams. 1999. . . A Sanskrit-English Dictionary: Etymological and Philologically
Arranged with Special Reference to Cognate Indo-European Languages.

Miksic, J. 2002. Indonesian Heritage, Sejarah Awal. Jakarta: Antar Bangsa.

Munthahana, Jayanti Mega, Teguh Budiarto, 2022. Ethnomathematics Exploration in Panataran

Temple and its Implementation in Learning. Indonesian Journal of Science and Mathematics

Education 3 (02)..

Paramadyaksa, I. N. W. 2013. “Konsepsi Oposisi Biner Dalam Pengarcaan Pasangan Dwarapala
Pada Kori Agung Di Bali.” Forum Arkeologi 26 (2).: 153-68.

Raharjo, Supratikno. 2002. Peradaban Jawa Dinamika Pranata Politik, Agama, Dan Ekonomi
Jawa Kuno. Jakarta: Komunitas Bambu.

Retiyadi, Andri. 2008. “Mengapa Seniman Memahatkan Figur Raksasa Menari Pada Batur Biaro
Bahal 1?”” BerKala Arkeologi SangkhaKala 11 (21): 1-11.

Rohit, Arya. 2013. Kirtimukha, The Face of Glory.
https://artislimited.wordpress.com/2013/01/18/kirtimukha-face-of-glory-a-monstrous-
disembodied-head-glaring-or-grinning-down-at-you-from-hindu-temples-one-of-the-
asuras-a-demon-cousin-of-the-gods/

Sarjanawat, Sri Wahyu. 2010. “Arca-Arca Dwarapala Pada Candi-Candi Budha Di Jawa t
Tengah.” Paramita 20(2): 158-68.

Subiyantoro, Selamet. 2020. “Javanese Cultural Paradoxism: A Visual Semiotics Study on
Wayang Purwa Characters of Satria and Raseksa Figures.” Harmonia: Journal of Arts and
Education 20 (1): 19-28.

Sudarmono, Sukijo. 1979. Pengetahuan Teknologi Kerajinan Ukir Kayu. Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan.

Sumadi. 2011. “Various Decorative of Kala as an Ornamental Art Work.” Ornamen, Jurnal Seni
Kriya ISl surakarta 8, (1).

Syafii. 2019. “Ornamen Kala Pada Candi Gedongsongo Dan Dieng: Studi Komparatif Jenis,

Bentuk Dan Struktur.” Jurnal Imajinasi 13 (1).

Tjahyono, Gunawan. 2002. Indonesian Heritage: Arsitektur. Jakarta: Buku Antar Bangsa untuk
Glolier International.

Wahyudi, Deny Yudo. 2018. “Arca Dwarapala Raksasa Gaya Seni Kadiri, Singhasari &
Majapahit.” Sejarah dan Budaya 20(2): 180-93.

Widayat, Efendy. 2014. “Raksasa Dalam Budaya Jawa.” Jurnal IKADBUDI 3: 32-42.

Widyatmanta. 1986. Adiparwa. Jilid Il. Yogyakarta: UP Spring.

484



